
Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium 

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium

5.-6. Dezember 2024

Antisemitische Symbole in Kunstobjekten
(Anti-)Kapitalistische Kontexte und gesellschaftliche Wirkungen

Veranstalter
Forum Kunst und Markt in Kooperation mit dem Fachgebiet für Digitale 

Provenienzforschung der TU Berlin und der 
Professur für Kunstpädagogik der HFBK Hamburg

Datum 
5.-6. Dezember 2024

Ort
TU Berlin, Hybrid Lab in der Villa Bell / Online

Marchstraße 8, 10587 Berlin

Symposium 2024



Veranstalter
Forum Kunst und Markt in Kooperation mit dem Fachgebiet für Digitale Provenienzforschung der TU Berlin 
und der Professur für Kunstpädagogik der HFBK Hamburg

Konzeption
Meike Hopp, Nora Sternfeld und Dorothee Wimmer, unter Mitwirkung von Gabriele Zöllner

Mit
Peter Bell, Gabriela Benner, Nikolaus Bernau, Johanna Bork, Louisa Denker, Timo Duile, Ines Gerber, 
Meike Hopp, Andreas Huth, Leon Kahane, Sylvia Karges, Alexey Markin, Cristina Moraru, Anne D. Peiter, 
Nora Sternfeld , Julia Stolba, Elke Anna Werner, Dorothee Wimmer, Gabriele Zöllner 

Ort
Technische Universität Berlin, Hybrid Lab in der Villa Bell, Marchstraße 8, 10587 Berlin

TU Berlin-Zoom-Links
5. Dezember 2024: https://tu-berlin.zoom.us/j/66733273327?pwd=lUVQymZK6P0aDrZaDxG6mrGntHNN9c.1
6. Dezember 2024: https://tu-berlin.zoom.us/j/62373751553?pwd=SHc3mfEF59wjwxQ4Poyiss2uRvo2zv.1

Weitere Informationen
fokum.org/symposium-2024

Antisemitische Symbole in Kunstobjekten: 
(Anti-)Kapitalistische Kontexte und gesellschaftliche Wirkungen

Symposium am 5. und 6. Dezember 2024

Technische Universität Berlin, Hybrid Lab in der Villa Bell / Online

Das Symposium fragt nach Manifestationen antisemitischer Weltbilder vor dem Hintergrund einer 
Auseinandersetzung mit Kunstwerken: Denn aus einer bildhistorischen und bildkritischen Perspektive 
stellen sich Fragen nach der magischen, manipulativen Macht, die Bildern in ihren Wirkungen 
zuerkannt wurde und wird und die ihren Ausdruck in theologischen, kulturellen oder politischen 
Bilderstürmen und -kämpfen bis in die Gegenwart findet. Vor diesem Hintergrund widmet sich das 
Symposium Antisemitismus als visuellem Code: In den Blick genommen werden Wirkungs-
zusammenhänge, in denen Antisemitismus in all seinen Ausformungen – teils plakativ, teils subversiv – 
mit Bildmitteln operiert, um Jüd:innen auszugrenzen bzw. als unterlegen, schwach und aggressiv, und 
zugleich bedrohlich, überlegen, hinterhältig, ausbeuterisch, Netzwerke spinnend, kriegerisch, dekadent 
und kapitalistisch nach der Weltherrschaft trachtend zu di!amieren.

Ziel unseres Symposiums ist es daher, Wissenschaftler:innen, Kurator:innen, Künstler:innen und 
Pädagog:innen sowie Museums- und Bildexpert:innen transdisziplinär zusammenzubringen, um das 
Phänomen des Antisemitismus in Kunstwerken als historische und gegenwärtige Kulturtechnik 
kontextuell, strukturell, qualitativ und quantitativ zu erforschen und zugleich für dieses Phänomen der 
gesellschaftlichen Manipulation mit seinen demokratiegefährdenden Auswirkungen zu sensibilisieren.

+++ BEI DIESEM SYMPOSIUM DÜRFEN SOWOHL VOR ORT ALS AUCH BEI DIGITALER ZUSCHALTUNG 
WEDER LIVE-MITSCHNITTE NOCH BILDER BZW. SCREENSHOTS GEMACHT WERDEN / LIVE 
RECORDINGS, PHOTOS OR SCREENSHOTS MADE AT THIS SYMPOSIUM, EITHER ON SITE OR VIA 
DIGITAL CONNECTION, ARE NOT PERMITTED +++



Programm

18:00 Begrüßung: Meike Hopp und Dorothee Wimmer, Berlin

Impuls 1: Imperialismus, Antisemitismus und Kapitalismus 
  Dorothee Wimmer, Berlin 

Impuls 2: NS-Provenienzforschung: Der Umgang mit antisemitischen Quellen
  Meike Hopp, Berlin 

Impuls 3: Das Svastika-Ornament als antisemitischer Code 
Nora Sternfeld und Julia Stolba, Hamburg 

Anschließend Diskussion und kleiner Umtrunk

Freitag, 6. Dezember 2024
Technische Universität Berlin, Hybrid Lab in der Villa Bell, Marchstraße 8, 10587 Berlin
TU Berlin-Zoom-Link: https://tu-berlin.zoom.us/j/62373751553?pwd=SHc3mfEF59wjwxQ4Poyiss2uRvo2zv.1

9:45 Gabriela Benner, Porto/Oxford 
The usurer Jew in the Iconography of the 14th and 15th Centuries

10:15 Johanna Bork und Peter Bell, Marburg
Du sollst dir kein Bildnis machen. Christliche Fiktionen jüdischer Bildpraxis im 15. Jh.

10:45 Ka!eepause

11:00 Nikolaus Bernau, Berlin 
Die „Judensau“ von Wittenberg ist keine Ausnahme. (Kirch)Gemeinden und die Debatte 

 um antijüdische Bilder des Mittelalters

11:30 Elke Anna Werner, Mainz
Antijudaismus in der Kunst der frühen Neuzeit als kulturelles Erbe – Zu aktuellen   

 kuratorischen Strategien

12:00 Mittagspause 

9:30 Begrüßung: Nora Sternfeld, Hamburg

SEKTION 1 
Antĳudaismus im Mittelalter und der frühen Neuzeit
Moderation: Andreas Huth, Bamberg

Donnerstag, 5. Dezember 2024
Technische Universität Berlin, Hybrid Lab in der Villa Bell, Marchstraße 8, 10587 Berlin
TU Berlin-Zoom-Link: https://tu-berlin.zoom.us/j/66733273327?pwd=lUVQymZK6P0aDrZaDxG6mrGntHNN9c.1



15:30 Sylvia Karges, Dresden
Handlicher Antisemitismus: Antisemitische Ikonographie auf numismatischen Objekten

16:00 Louisa Denker, Köln
Antisemitische Di!amierung des Königs und Bankiers: Lithografien und Texte in 
La Caricature und Le Charivari (1830-1850)

16:30 Cristina Moraru, Iași
Visual Antisemitism: The Intersection of Imagery, Capitalism, and Social Division

17:00 Ka!eepause 

13:30 Anne D. Peiter, La Réunion
Die Tutsi als „Hamito-Semiten“. Überlegungen zum kolonialen Antisemitismus-„Export“   

 Richtung Ruanda

18:00 Resümee, Fragen und Abschluss

+++ BEI DIESEM SYMPOSIUM DÜRFEN SOWOHL VOR ORT ALS AUCH BEI DIGITALER ZUSCHALTUNG 
WEDER LIVE-MITSCHNITTE NOCH BILDER BZW. SCREENSHOTS GEMACHT WERDEN / LIVE 
RECORDINGS, PHOTOS OR SCREENSHOTS MADE AT THIS SYMPOSIUM, EITHER ON SITE OR VIA 
DIGITAL CONNECTION, ARE NOT PERMITTED +++

SEKTION 3 
Antisemitismus als visueller Code
Moderation: Meike Hopp, Berlin

SEKTION 4
Antisemitismus und Kolonialismus
Moderation: Dorothee Wimmer, Berlin

13:30 Ines Gerber, Berlin
„Ein leuchtend schöner Menschentyp“: Agrarromantik als antisemitischer Code

14:00 Alexey Markin, Hamburg
Leo Trotzki in den Karikaturen von Victor Deni. Antisemitismus im stalinistischen  Kampf   

 gegen den Trotzkismus 

14:30 Kollektive Bildbetrachtung mit Timo Duile, Leon Kahane, Nora Sternfeld und 
 Dorothee Wimmer: Taring Padis Installation „People’s Justice“ auf der documenta fifteen

15:00 Ka!eepause

SEKTION 2 
Antikapitalistischer Antisemitismus
Moderation: Nora Sternfeld, Hamburg



IMPULSVORTRÄGE

Impuls 1: Imperialismus, Antisemitismus und Kapitalismus
Dorothee Wimmer, Berlin
Impuls 2: NS-Provenienzforschung: Der Umgang mit antisemitischen Quellen
Meike Hopp, Berlin
Impuls 3: Das Svastika-Ornament als antisemitischer Code
Nora Sternfeld und Julia Stolba, Hamburg

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium 

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium

5.-6. Dezember 2024



Impuls 1: 

Imperialismus, Antisemitismus und Kapitalismus

Dorothee Wimmer, Berlin

Bilder entfalten ihre visuellen, emotionalen Wirkungen, bevor diese in Worte übersetzt werden können. 
Denn diese Bildmagie wirkt unbewusst und unmittelbar. Erst mit einer gleichsam hermeneutisch-
reflexiven Annäherung können mit Hilfe der Sprache(n) Bilder in ihren Inhalten und Formen beschrieben, 
analysiert und kontextuell interpretiert werden. In dieser Suggestionskraft von Bildern liegt ihr 
Faszinosum, die Lust am Bild begründet. Ihre manipulative Wirkung – verstärkt durch das Phänomen, 
dass sie durch die bildkünstlerischen und technischen Innovationen seit dem 19. Jahrhundert zugleich zu 
einem immer stärkeren Massenphänomen wurden und werden – macht sie aber auch zu „gefährlichen 
Bildern“ (Katharina Krause): Denn sie können politische Verhältnisse stabilisieren oder destabilisieren.

Vor diesem Wissenshintergrund stellt sich die Frage, warum dann dennoch das Phänomen des 
Antisemitismus in Kunstwerken als historische und gegenwärtige Kulturtechnik bisher so wenig und 
schon gar nicht systematisch kunstwissenschaftlich untersucht worden ist? Ihm fügt sich eine zweite 
Frage hinzu: Warum gleicht zudem – anders als etwa in den Geschichtswissenschaften – die Erforschung 
der Bezüge zwischen Kunst und Kapital einem kunsthistorischen Tabu, und dies, obwohl sie manifest sind 
und überhaupt erst in den spezifischen volkswirtschaftlichen industriekapitalistischen Strukturen der 
Moderne – geprägt vom Wettstreit der Nationen und Nationalismen – die Kunstgeschichte als universitäre 
Disziplin und ö!entliche Museen als Kunst- und Kulturarchive und -bühnen entstanden sind? Mit diesen 
zwei Fragen „im Gepäck“ ist es das Ziel des Vortrages, den modernen „nationalen“ Antisemitismus, dem 
eine ca. 1900jährige Geschichte eines christlichen Antijudaismus mit kulturprägender Kraft bis in die 
Gegenwart hinein vorausging, in seinen Bezügen zum (Anti)Kapitalismus und (Anti)Imperialismus zu 
konturieren.

Dorothee Wimmer ist Direktorin des Forums Kunst und Markt / Centre for Art Market Studies an der 
Technischen Universität Berlin (fokum.org). Nach einem Studium der Kunstgeschichte, Romanistik, 
Geschichte und Germanistik in Freiburg i. Br., Paris und Berlin hat sie an der FU Berlin über das 
Menschenbild in der französischen Kunst, Literatur und Philosophie um 1960“ promoviert (“Das 
Verschwinden des Ichs”, Reimer 2006). Neben Stipendien und Forschungsaufenthalten u.a. am Centre 
Allemand d’Histoire de l’Art in Paris und am Getty Research Institute in Los Angeles war sie von 2011 bis 
2017 Vorsitzende der Richard-Schöne-Gesellschaft für Museumsgeschichte e.V. (“Museen im 
Nationalsozialismus”, hrsg. mit Tanja Baensch u. Kristina Kratz-Kessemeier, Böhlau 2016) und Teil des 
deutsch-französischen Hochschullehreraustausch-Programms des DAAD in Kooperation mit der Maison 
des Sciences de l’Homme. Sie forscht und publiziert zu den Spannungsfeldern und Dynamiken zwischen 
Kunst, Politik und Ökonomie sowie zu „Rembrandt im Nationalsozialismus“. 



Impuls 2:

NS-Provenienzforschung: Der Umgang mit antisemitischen Quellen

Meike Hopp, Berlin

[folgt]



Impuls 3:

Das Svastika-Ornament als antisemitischer Code

Nora Sternfeld und Julia Stolba, Hamburg

In unserem Beitrag widmen wir uns anhand des Beispiels des Svastika-Ornaments der Funktion von 
antisemitischen Zeichencodierungen, mit denen bereits im 19. Jahrhundert völkische Unterscheidungen 
vorweggenommen wurden. Denn das Svastika-Ornament ist ein ebenso o!ensichtliches wie kaum 
thematisiertes antisemitisches Gestaltungselement, das mit Mitteln einer visuellen Codierung eine 
Gemeinschaft phantasiert und formieren will, die sich dezidiert von Jüd:innen abgrenzt und sie bekämpft.

In zahlreichen repräsentativen Gebäuden des ausgehenden 19. Jahrhunderts finden sich Svastika-
Ornamente. Um die völkische Dimension dieser spezifischen historistischen Gestaltungs-Mode zu 
verstehen, gehen wir mit Malcolm Quinn einer Geschichte der Deutung des Svastika-Motivs in der 
Archäologie und Antikenforschung des 19. Jahrhunderts nach, die eine spezifische „arische“ Lesart des 
Hakenkreuzes propagierte: Nach den Ausgrabungen von Heinrich Schliemann und Emile-Louis Burnouf 
an dem Ort, den sie für Troja hielten, setzte sich eine Lektüre des Svastika-Motivs in völkischen Kontexten 
durch – die in der Nazizeit als Geschichtsschreibung dargestellt wurde – nämlich, dass überall dort antike 
Svastikas zu finden seien, wo „Arier“ sich gegen „Semiten“ durchzusetzen gehabt hätten. Was bedeutet 
dies nun für den Umgang mit dieser historistischen Svastika-Ornamentik? Und warum ist so wenig 
darüber in den Auseinandersetzungen mit dem Historismus in Kunstgeschichtsbüchern und Museen zu 
finden?

Nora Sternfeld ist Professorin für Kunstpädagogik an der HFBK Hamburg. Darüber hinaus ist sie Co-Leiterin 
des /ecm – Masterlehrgangs für Ausstellungstheorie und -praxis an der Universität für angewandte Kunst, 
Gründungsmitglied von schnittpunkt. ausstellungstheorie & praxis sowie von trafo.K, Büro für Bildung, Kunst 
und kritische Wissensproduktion (Wien), seit 2022 ist sie Teil von INGLAM – Inglourious Art Mediators – eine 
Band für Lecture Performances (Hamburg) und seit 2011 von freethought, Plattform für Forschung, Bildung 
und Produktion (London). In diesem Zusammenhang war sie auch eine der künstlerischen Leiter:innen der 
Bergen Assembly 2016 und  arbeitete von 2020-2022 an „Spectral Infrastructure“ – einem Forschungskontext 
in Kooperation mit der basis voor actuele kunst (BAK, Utrecht). Sie publiziert zu zeitgenössischer Kunst, Bildungs-
theorie, Ausstellungen, Geschichtspolitik und Antirassismus.

Julia Stolba ist Künstlerin und Kunstwissenschaftlerin. Sie forscht seit April 2021 in ihrer künstlerisch-
wissenschaftlichen Promotion an der HFBK Hamburg zu Gewaltgeschichten in Archiven, trans-
generationaler Übertragung von Trauma und der Bedeutung von A!ekten in künstlerischer, kuratorischer 
und kunstvermittlerischer Archivarbeit. Sie ist Teil der Band INGLAM (Inglourious Art Mediators). Seit 2021 
ist sie Teil des Teams der Wartenau HFBK Art Education. Zuvor arbeitete sie von 2018 bis 2022 im Team 
der documenta studien an der Kunsthochschule Kassel. Dort studierte sie Bildende Kunst (Diplom) und 
Kunstwissenschaften (MA). In ihrer konzeptuellen, künstlerisch-forschenden Arbeit an der Schnittstelle 
von Theorie und Praxis beschäftigt sie sich medial mit Malerei-Installationen, Zeichnung und Sound und 
thematisch mit widerständigen feministischen, antifaschistischen und antirassistischen Gegen-Geschicht(en) 
zum hegemonialen Wissenskanon.



SEKTION 1

Antĳudaismus im Mittelalter und der frühen Neuzeit

Moderation: Andreas Huth, Bamberg

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium 

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium

5.-6. Dezember 2024



The usurer Jew in the Iconography of the 14th and 15th Centuries

Gabriela Benner, Porto/Oxford

The scheme of the seven deadly sins is the most important throughout the late Middle Ages and reflects, 
from the 13th century onwards, a tendency to opt for the following order: Superbia, Avaritia, Luxuria, 
Invidia, Gula, Ira, Accedia, for which the mnemonic rule SALIGIA is associated. Of these deadly sins, the 
ones that have been most closely associated with the Jew are avarice and lust, as can be seen recurrently 
in iconography from the 13th century onwards. Avarice, in particular, was considered one of the worst 
sins, and not only because of its moral or spiritual implications. 
Within medieval society, it is evident in the construction of the state and in the domain in which money 
acquires a special importance: taxation. Princes and kings benefit from the revenues of a domain and the 
system of taxation. Thanks to the prohibition of Christians to lend money, with due interest thereafter, the 
case of the usurious Jew will come to form as a religiously and socially rejected figure. The main 
iconographic symbol, the money bag, will be widely represented, functioning as an anti-Jewish sign until 
the Early Modern Period. 
In my presentation I will focus on one image, a painting by Taddeo di Bartolo from the Collegiata di San 
Gimignano from 1394, in relation to other images in which we see the depiction of Jews as people full of 
avarice and misbehaviour. Do these images reflect a theological, cultural, political and economic 
expression of the role of Jews in these four areas during the period under study?

Gabriela Benner is an art historian who has worked in the field of tangible and intangible cultural heritage 
and has been active in interreligious dialogue for many years. Her doctoral thesis was completed at the 
University of Porto and examined the construction of the image of the Jew in Western European art (13th-
16th centuries). She has been appointed as the current Yishai Shahar Visiting Fellow in Jewish Art History 
at the University of Oxford. During her fellowship, Dr Benner will examine aspects related to the art and 
family of Camille Pissarro.



Du sollst dir kein Bildnis machen. Christliche Fiktionen jüdischer 
Bildpraxis im 15. Jh.

Johanna Bork und Peter Bell, Marburg

Die Kunstgeschichte hat sich vielfach mit der personifizierten Gegenüberstellung von Synagoge und 
Kirche beschäftigt. Jüngst führten die antisemitischen Darstellungen der ‚Judensau‘ zu einer ö!entlichen 
Kontroverse. Daneben sind biblische Ikonographien, in denen sich Juden vermeintlich selbst belasteten, 
für drastische Überzeichnungen bekannt (z.B. zur Passion). All diese Darstellungen überbieten sich durch 
Polarisierung und Eindeutigkeit, wodurch sie analytisch nur wenige Fragen aufwerfen.
Wir konzentrieren uns daher auf Tafelbilder und Buchmalereien des 15. Jh., in denen auf paradoxe Weise 
jüdische Bildpraktiken und Liturgie inszeniert werden; Szenen aus dem Alten und Neuen Testament (z.B. 
Darbringung im Tempel), die unterschiedlich umgesetzt werden:  

 1.  Die Darstellung bleibt dem Text treu, so dass nur ein vager Bildraum entsteht.
 2.  Die Darstellung stellt den jüdischen Tempel als eine Art Proto-Kirche dar, z.B. durch Priester  
  mit verfremdeten Bischofsmitren und Pluvialen.
 3.  Die Darstellung geht über 2 hinaus, durch eine stärkere typologische Gegenüberstellung 
  von Tempel und Kirche (z.B. Brandopfer, irritierende Altarbilder). 

2 und 3 sind Teil einer christlichen Bildrhetorik, die über Details einen mehrfachen A!ront gegen jüdische 
Religiosität darstellt. In den Werken wird das jüdische Bilderverbot übergangen, indem der Tempel mit 
Bildern ausgestattet wird. Häufig erscheinen darauf die relativ neutrale Darstellung von Moses - als 
Repräsentant des Alten Bundes - und der Brudermord Kains. Die Wirklichkeit des Bildes wird in Frage 
gestellt, um abstraktere typologische Konzepte zu adressieren. Doch wie ist ein solches Altarbild 
innerhalb der Wirklichkeit der Bilderzählung wie auch in seiner theologischen Aussagekraft zu 
verstehen? Betet man den Brudermord an? Wird die jüdische Religion als von Beginn an sündhaft 
markiert? Ist das Bild also nur konzeptionell (Erbsünde) oder als eine darüber hinausgehende 
Verunglimpfung jüdischer Religion zu lesen? 

Johanna Bork studierte Kommunikationsdesign mit Schwerpunkt Medienkunst an der HS Augsburg und 
der HfG Karlsruhe. Sie unterrichtet Kunst und Gestaltung in Marburg und promoviert zu "Bild- und 
Bühnenraum. Sehgewohnheiten und Überblendungen von geistlichem Spiel und Malerei im 15. Jahrhun-
dert" an der Justus-Liebig-Universität Gießen. Ihre Forschungsschwerpunkte sind Medienkunst und 
repräsentationskritische Analysen zu spätmittelalterlicher Bilderzählung.

Peter Bell promovierte nach einem Studium der Kunstgeschichte/BWL/Graphik & Malerei an der Philipps-
Universität Marburg über die Repräsentation der Griechen in der italienischen Kunst des 15. Jh.  im 
kunsthistorischen Teilprojekt des SFB 600 der Universität Trier. Er war Postdoc an der Universität Heidel-
berg, Gruppenleiter an der Heidelberger Akademie der Wissenschaften und Juniorprofessor an der FAU 
Erlangen. Er ist Professor für Kunstgeschichte und Digital Humanities an der Philipps-Universität Marburg. 
Seine Forschungsschwerpunkte sind Fremdheit, bildliche Repräsentation sozialer Gruppen und 
Bilderzählung im Spätmittelalter sowie die digitale Kunstgeschichte. 



Die „Judensau“ von Wittenberg ist keine Ausnahme. (Kirch)Gemeinden 
und die Debatte um antĳüdische Bilder des Mittelalters

Nikolaus Bernau, Berlin

Weder die Quantität, die Typologie, die Chronologie, die geographische Verteilung noch die stadt-, 
sozial- und bauhistorische Einbindung, die theologische Funktion etc. von antijüdischen Bildwerken des 
Mittelalters und der frühen Neuzeit sind wirklich geklärt. Bis heute ist die Überblicksdarstellung von Isaiah 
Shachar von 1974 leitgebend, dazu entstanden Spezialstudien. Dennoch stehen einige dieser Werke - 
mitnichten alle! - seit etwa 25 Jahren in der Debatte. Warum erst seitdem, obwohl doch "Judensauen" seit 
dem 18. Jahrhundert als touristische Sehenswürdigkeit galten, Georg Dehio 1906 den Begri! als 
Terminus Technicus nutzte? In den Debatten geht es nicht nur um die Aufarbeitung historischer oder 
aktueller Judenfeindlichkeit. Es wirken auch erhebliche soziale und kulturelle Vorurteile vor allem 
gegenüber kirchlichen Institutionen, kleineren Städten und angeblich provinziellen, 
au#lärungsfeindlichen Gemeinden. Nicht zuletzt diese Vorurteile belasten inzwischen die kritische 
Auseinandersetzung erheblich. Der Vortrag gibt einen Überblick über die Forschung, ihre Desiderate, 
über den schwierigen Umgang mit antijüdischen Bildwerken, über Erinnerungskulturen in 
(Kirch)Gemeinden und über die oft zu monofokal geführten Debatten.

Nikolaus Bernau (Dipl. Ing. Architektur) studierte in West-Berlin Kunstwissenschaften, Klassische 
Archäologie und Ethnologie, dann Architektur. Er ist Freier Redkateur und Journalist mit den 
Schwerpunkten Architektur, Städtebau, Denkmalpflege, Museums- und Bibliotheks- sowie Kultur- und 
Erinnerungspolitik. Er forscht und publiziert umfangreich zur Architektur-, Museums- und 
Bibliotheksgeschichte des 19. und 20. Jahrhunderts, zur Geschichte antijüdischer Kunst, der 
Architekturwettbewerbe und der Deutsch-Amerikaner. Er erhielt den Publizistenpreis des Deutschen 
Bibliotheksverbands, die Silberne Halbkugel und den Journalistenpreis des Deutschen Nationalkomitees 
für Denkmalschutz, war Kollegiat des Forschungsverbunds Topoi, langjährig Mitglied des Berliner 
Landesdenkmalrats und 2. Vorsitzender der Richard-Schöne-Gesellschaft für Museumsgeschichte e.V.



Antĳudaismus in der Kunst der frühen Neuzeit als kulturelles Erbe – Zu 
aktuellen kuratorischen Strategien

Elke Anna Werner, Mainz

Judenfeindschaft gehörte im spätmittelalterlichen Europa und in der Frühen Neuzeit mit zu den 
identitätsstiftenden Paradigmen der christlichen Konfessionen. Di!amierende Darstellungen von 
Jüdinnen und Juden finden sich in zahlreichen Kunstwerken dieser Zeit, die bis heute ihre visuelle 
Wirkmacht in ö!entlichen Räumen, z.B. in Museen oder auf Kirchplätzen entfalten - meist unkommentiert 
antisemitische Stereotype und Narrative wiedergebend. Der Beitrag gibt Einblicke in neuere kuratorische 
Projekte und erläutert, wie aktuell in deutschen Museen die visuellen Codes dieses christlichen 
Antisemitismus bewusst gemacht und erinnerungskulturell neu gerahmt werden. Diskutiert werden soll, 
ob und wie es gelingen kann, für die manipulative Wirkung dieses kulturellen Erbes zu sensibilisieren und 
im Hinblick auf die Diversität heutiger Gesellschaften gemeinsinnstiftend zu transformieren. 

Elke Anna Werner ist Kunsthistorikerin und Kuratorin, seit 2020 wissenschaftliche Koordinatorin der 
Forschungsplattform Frühe Neuzeit an der Johannes Gutenberg-Universität Mainz, seit 2021 
außerplanmäßige Professorin. Forschungsschwerpunkte: Kunst- und Bildschichte der Frühen Neuzeit, 
Museums- und Ausstellungsforschung. Zuletzt erschienen: Evidenzen des Expositorischen. Wie in 
Ausstellungen Wissen und ästhetische Bedeutung erzeugt wird, hg. mit K. Krüger, A. Schalhorn, Bielefeld 
2019; Transkulturelles Ausstellen und die Evidenzen des Vergleichs, in: Plausibilisierungsdynamiken und 
Evidenzpraktiken von der Antike bis zur Gegenwart, hg. v. A. Flüchter u.a., Bielefeld 2023; 
Erinnerungsorte als Handlungsräume. Transhistorische Interventionen in Weimar, in: Wohnen –Sammeln 
– Erinnern – Visualisieren. Raumpraktiken gestern und heute, hg. v. C. Schmälzle u.a., Weimar 2024, S. 
101-112.



SEKTION 2

Antikapitalistischer Antisemitismus

Moderation: Nora Sternfeld, Hamburg

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium 

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium

5.-6. Dezember 2024



„Ein leuchtend schöner Menschentyp“: 
Agrarromantik als antisemitischer Code

Ines Gerber, Berlin

Taring Padis neue Version von »People’s Justice« zeigt Szenen eines idyllischen Dorflebens, das durch 
Personifikationen der Globalisierung und des Kapitalismus bedroht erscheint. Indem das Gemälde ein 
agrarisch verwurzeltes Kollektiv romantisiert und dem Feindbild einer dämonisierten Moderne 
gegenüberstellt, steht es in der Tradition einer personalisierten Kapitalismuskritik: „Die abstrakte 
Herrschaft des Kapitals, wie sie besonders mit der raschen Industrialisierung einhergeht, verstrickte die 
Menschen in das Netz dynamischer Kräfte, die, weil sie nicht durchschaut zu werden vermochten, in 
Gestalt des ‘internationalen Judentums’ wahrgenommen wurden“ (Moishe Postone).
Dieser Antisemitismus, der „den Juden“ seit der Au#lärung als Urheber sämtlicher Probleme der 
Moderne imaginiert, zeigt sich in Dualismen, etwa zwischen natürlicher Landbevölkerung und als 
parasitär di!amierter Stadtbevölkerung, zwischen „scha!endem“ und „ra!endem“ Kapital. So wurde der 
Wucher in Genrebildern des ländlichen Alltags in Anlehnung an antijudaistische Stereotype des 
Mittelalters häufig als jüdisch markiert. Sittenbilder zielten darauf ab, Außenseiter zu stigmatisieren und 
als Fremdkörper abzugrenzen. Auch die nationalsozialistische Kunstpolitik förderte unter Berufung auf 
die „Blut-und-Bodenideologie“ idyllische Gemälde des vormodernen Lebens und nutzte Agrar-
metaphern, um die Idee eines „reinen Volkskörpers“ zu beschwören, der vom „Artfremden“, von 
„jüdischen Parasiten“ befreit werden müsse. Bauern wurden zum Vorbild der gesellschaftlichen 
Erneuerung verklärt, Missstände auf dem Land jedoch ausgeblendet. Ebenso idealisierte – im Kontext 
der „antikosmopolitischen Kampagne“ unter Stalin – die Genremalerei des Sozialistischen Realismus die 
sowjetischen Bauern in Abgrenzung zu den sogenannten „wurzellosen Kosmopoliten“, auf die in 
Krisenzeiten die eigenen Unzulänglichkeiten projiziert werden konnten.
Ausgehend von Überlegungen des Postmarxismus werde ich anhand historischer Text- und Bildquellen 
Kontinuitäten einer Agrarromantik bis in die Gegenwart hinein aufzeigen, die sich als visualisierte 
Sündenbockideologie, als antisemitischer Code, den Ambivalenzen und Komplexitäten der (Post)Moderne 
zu entziehen versucht.

Ines Gerber studierte Kunstgeschichte und Kulturwissenschaften an der Universität Leipzig und an der 
Université Paris X Nanterre. Im Rahmen ihres Masterstudiums der Kunstwissenschaft an der Technischen 
Universität Berlin besuchte sie auch Seminare am Institut für Antisemitismusforschung und verbrachte 
ein Erasmus-Semester am Technion - Israel Institute of Technology in Haifa. Ihre Masterarbeit »Das Leben 
als Quelle der Kunst: Chana Orlo!s Denkmäler in Israel zwischen persönlichem Zeugnis und nationalem 
Narrativ« (betreut durch Dr. Andrea Meyer und Dr. Shelley Harten) wurde 2024 auf der TU-Plattform 
DepositOnce verö!entlicht.



Leo Trotzki in den Karikaturen von Victor Deni. Antisemitismus im 
stalinistischen Kampf gegen den Trotzkismus

Alexey Markin, Hamburg

Der staatliche Antisemitismus in der UdSSR hat eine lange Geschichte. Er begann mit dem stalinistischen 
Antisemitismus, der sich in der Zerschlagung des Jüdischen Antifaschistischen Komitees und der „Ärzte-
verschwörung“ manifestierte, und setzte sich nach Stalins Tod fort, als der Holocaust totgeschwiegen 
wurde und antiisraelischer Antisemitismus die sowjetische Außenpolitik dominierte. Stalins Antisemitis-
mus war jedoch nie o!en, sondern wurde stets als Kampf gegen Volksfeinde oder Spione getarnt, sei es 
mit Schlagworten wie „trotzkistisch-bucharinistische Banden“, „Mörder-Ärzte“ oder „Kampf gegen den 
Kosmopolitismus“. Diese Ausdrücke waren und sind Euphemismen, die auf die sowjetischen antijüdi-
schen Kampagnen hinweisen.
In meinem Vortrag werde ich Bilder von Leo Trotzki diskutieren, die von dem sowjetischen Karikaturisten 
Victor Deni gescha!en wurden, der Trotzki 20 Jahre lang zeichnete – zuerst als Held der Revolution, 
später als Feind und Verräter. Denis Bilder aus den 1930er Jahren riefen o!en zum Mord an Trotzki und 
seinen Anhängern auf. Tatsächlich wurde Trotzki 1940 in Mexiko von dem stalinistischen Agenten Ramón 
Mercader ermordet; Leo Trotzkis Sohn Sergej Sedow war bereits 1937 in Krasnojarsk erschossen worden. 
In den Tagen des Großen Terrors wurden Tausende von Sowjetbürger:innen des „Trotzkismus“ beschul-
digt und entweder hingerichtet oder in den Gulag geschickt.
Eine wichtige Rolle bei der Dämonisierung Trotzkis spielten antisemitische Stereotype, über die Trotzki 
selbst in seinem Artikel „Thermidor und Antisemitismus“ schrieb. Diese Stereotype finden sich auch in 
den Darstellungen von Victor Deni. In diesen Darstellungen wird Trotzki zur Personifizierung der antiso-
wjetischen Bewegung und zum angeblichen Verbündeten Nazideutschlands, was eine klare Verleum-
dung und Verunglimpfung darstellt.

Alexey Markin ist Kunsthistoriker und Doktorand an der Universität Hamburg. Er studierte Kunst an der 
Stroganov Kunstakademie in Moskau und Kunstgeschichte und Politikwissenschaft an der Universität 
Hamburg. Seine Interessenschwerpunkte sind die Kunstgeschichte der Sowjetunion, dekoloniale Theo-
rien, Black Art und Deserteursdenkmäler. Zusammen mit Dr. Marina Gerber schrieb er vor kurzem den 
Artikel „Dekolonisierung in der Russländischen Föderation“ für Copernico.eu und „Ein Heldentod ohne 
uns“. Über das Deserteursdenkmal in Hamburg“ für Memorial.



Kollektive Bildbetrachtung mit Timo Duile, Leon Kahane, 
Nora Sternfeld und Dorothee Wimmer: Taring Padis Installation 
„Peopleʼs Justice“ auf der documenta fifteen

Timo Duile hat Politische Wissenschaft, Ethnologie und Philosophie in Bonn studiert, wurde in Südost-
asienwissenschaft promoviert und habilitierte sich in Sozial- und Kulturanthropologie. Er forscht u.a. zu 
(De-)Demokratisierungsprozessen, indigenen Gruppen, Geistervorstellungen und Religion/Atheismus in 
Indonesien sowie zur dialektischen Anthropologie. Timo Duile hat an den Universitäten Bonn und Köln 
sowie an der Universitas Nasional in Jakarta unterrichtet. Er war Fellow und Guest Researcher an der 
Universitas Tanjungpura (Pontianak/Indonesien), Universitas Hasanuddin (Makassar/Indonesien), KITLV 
(Leiden/Niederlande), L’Orientale (Neapel/Italien). Zurzeit ist er Forscher an der Abteilung für Südostasi-
enwissenschaft an der Universität Bonn, wo er auch mit Kolleg*innen die Gruppe "Decolonization in 
Dialogue" ins Leben gerufen hat, die sich u.a. mit verschiedenen Perspektiven auf den Nahostkonflikt 
beschäftigt.

Leon Kahane scha!t konzeptuelle Videoarbeiten, Fotografien und Installationen, in denen Themen wie 
Migration, Identität und die Auseinandersetzung mit Mehr- und Minderheiten in einer globalisierten 
Gesellschaft im Zentrum stehen. Fokus seines Interesses sind häufig die geopolitischen und sozialen 
Veränderungen der jüngeren Vergangenheit. Immer wieder lenkt er die Aufmerksamkeit auf Ereignisse 
und Institutionen, in denen der Geschichte innewohnende Widersprüche zum Ausdruck kommen. Sie 
spiegeln historische, politische und ökonomische, aber auch biografische Aspekte wider, die er in seinen 
Arbeiten aufgreift und verarbeitet. Vor allem die soziokulturelle Verortung aktueller politischer Diskurse 
und Dynamiken ist von zentraler Bedeutung für seinen künstlerischen Ansatz, der eine Form der Kultur-
kritik darstellt.

Nora Sternfeld ist Professorin für Kunstpädagogik an der HFBK Hamburg. Darüber hinaus ist sie Co-Leiterin 
des /ecm – Masterlehrgangs für Ausstellungstheorie und -praxis an der Universität für angewandte Kunst, 
Gründungsmitglied von schnittpunkt. ausstellungstheorie & praxis sowie von trafo.K, Büro für Bildung, Kunst 
und kritische Wissensproduktion (Wien), seit 2022 ist sie Teil von INGLAM – Inglourious Art Mediators – eine 
Band für Lecture Performances (Hamburg) und seit 2011 von freethought, Plattform für Forschung, Bildung 
und Produktion (London). In diesem Zusammenhang war sie auch eine der künstlerischen Leiter:innen der 
Bergen Assembly 2016 und  arbeitete von 2020-2022 an „Spectral Infrastructure“ – einem Forschungskontext 
in Kooperation mit der basis voor actuele kunst (BAK, Utrecht). Sie publiziert zu zeitgenössischer Kunst, Bildungs-
theorie, Ausstellungen, Geschichtspolitik und Antirassismus.

Dorothee Wimmer ist Direktorin des Forums Kunst und Markt / Centre for Art Market Studies an der 
Technischen Universität Berlin (fokum.org). Nach einem Studium der Kunstgeschichte, Romanistik, 
Geschichte und Germanistik in Freiburg i. Br., Paris und Berlin hat sie an der FU Berlin über das 
Menschenbild in der französischen Kunst, Literatur und Philosophie um 1960“ promoviert (“Das 
Verschwinden des Ichs”, Reimer 2006). Neben Stipendien und Forschungsaufenthalten u.a. am Centre 
Allemand d’Histoire de l’Art in Paris und am Getty Research Institute in Los Angeles war sie von 2011 bis 
2017 Vorsitzende der Richard-Schöne-Gesellschaft für Museumsgeschichte e.V. (“Museen im 
Nationalsozialismus”, hrsg. mit Tanja Baensch u. Kristina Kratz-Kessemeier, Böhlau 2016) und Teil des 
deutsch-französischen Hochschullehreraustausch-Programms des DAAD in Kooperation mit der Maison 
des Sciences de l’Homme. Sie forscht und publiziert zu den Spannungsfeldern und Dynamiken zwischen 
Kunst, Politik und Ökonomie sowie zu „Rembrandt im Nationalsozialismus“. 



SEKTION 3

Antisemitismus als visueller Code

Moderation: Meike Hopp, Berlin

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium 

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium

5.-6. Dezember 2024



Handlicher Antisemitismus: Antisemitische Ikonographie auf 
numismatischen Objekten

Sylvia Karges, Dresden

Dass Münzen und Papiergeld als Propaganda, beispielsweise der sie emittierenden Entitäten bzw. 
Autoritäten, dienen, ist seit der „Erfindung“ des Tauschmittels Geld bekannt, das den direkten Austausch 
von Waren als Wirtschaftsform abgelöst hat. Dies war geschichtlich revolutionär, da sich dadurch das 
gesamte Wirtschaftsgeflecht veränderte und insbesondere wirtschaftliches Wachstum ermöglichte, was 
wiederum große Konsequenzen auf die gesellschaftlichen Entwicklungen hatte. Sein natürliches 
Merkmal der Zirkulation machte und macht es zu einem sehr kommunikativen Medium, was seit dem 
Au#ommen der Medaille im 16. Jahrhundert auch auf diese zutri!t. So finden sich in den deutschen 
Landen bereits im späten Mittelalter religiös-antisemitische Motive auf Münzen. Weitere finden sich 
sodann auch auf anderen numismatischen Objekten bis in das 20. Jahrhundert hinein. Sie geben 
antisemitische Stereotypen und Vorurteile in Bild und Schrift wieder, die teilweise bis heute Eingang in 
die Gesellschaft finden und deren Anziehungskraft trotz ihrer Widerlegung noch immer ausstrahlt. In 
einem Überblick werden verschiedene dieser numismatischen Objekte vorgestellt und analysiert, um 
diesen, wie ich ihn nenne, „handlichen Antisemitismus“ vorzustellen.

Sylvia Karges studierte an der FU Berlin Geschichte, Kunstgeschichte und Soziologie und promovierte 
ebendort zum Thema „Antisemitische Motive auf numismastischen Objekten vom Mittelalter bis zur 
Neuzeit“. Nach einer achtjährigen Anstellung als kuratorische Mitarbeiterin bei der American Numismatic 
Society in New York, einem der größten Münzkabinette der Welt, kehrte sie nach Deutschland zurück mit 
Stationen sowohl im Münzkabinett Berlin und in der Münzsammlung der Universtität Göttingen, als auch 
in der Welt der Münzauktionshäuser, der Sammlungspublikationen (analog und digital) sowie der 
Münzmessen – hier der jährlich stattfindenden World Money Fair, der weltweit größten Münzmesse. Sie 
war zudem wissenschaftliche Mitarbeiterin am Zentrum für Antisemitismusforschung der TU Berlin zur 
Erforschung einer Sammlung von Antisemitica, die auch numismastische Objekte beinhaltete, sowie bis 
2023 als wissenschaftliche Mitarbeiterin am Forschungsprojekt „Münzen, Medaillen, Plaketten“ an der 
Hamburger Kunsthalle mit Fokus auf Medaillen von der Renaissance bis zum 20. Jahrhundert. Seit 2023 
ist sie Direktorin des Münzkabinetts der Staatlichen Kunstsammlungen Dresden.



Antisemitische Diffamierung des Königs und Bankiers: Lithografien und 
Texte in La Caricature und Le Charivari (1830-1850)

Louisa Denker, Köln

Die Karikaturenzeitschriften La Caricature und Le Charivari nahmen während der Julimonarchie in 
Frankreich eine klare Position gegen die wiedereingeführte Pressezensur und für die Pressefreiheit ein. 
Ihr Verleger Charles Philipon ließ zahlreiche Lithografien verö!entlichen, die den König Louis-Philippe 
und seine Regierung scharf angri!en. In einigen der Lithografien werden antisemitische Bildsprache und 
in den Texten der Zeitschriften antisemitische Stereotype eingesetzt, um den König und die Regierung zu 
di!amieren. Der König soll herabgesetzt werden, indem er und seine Politik in den Lithografien und den 
Texten als jüdisch markiert und mit antisemitischen Stereotypen in Verbindung gebracht werden. Nicht 
nur der König wird in den Zeitschriften mit antisemitischen Inhalten in Bild und Text attackiert, sondern 
beispielsweise auch der Bankier Jakob Rothschild und dessen Familie. 
In meinem Vortrag stelle ich dar, inwiefern antisemitische Bildsprache und Stereotype in den Zeitschriften 
eingesetzt werden, um den König als auch die Familie Rothschild anzugreifen. Ich werde untersuchen, 
welche bildnerischen Strategien verwendet werden, um die antisemitischen Inhalte zu übermitteln und 
wie Bild-Text-Verhältnisse in diesem Zusammenhang beschrieben werden können. Anschließend 
beleuchte ich Ursprünge und Folgen dieser antisemitischen Karikaturen. Worauf geht der Antisemitismus 
in den Zeitschriften zurück? Welche Folgen hatte es, dass diese Zeitschriften zur Verbreitung 
antisemitischer Stereotype ab 1830 beigetragen haben?

Luisa Denker hat Kunst- und Bildgeschichte und Philosophie an der Humboldt-Universität zu Berlin und 
der Università degli Studi di Firenze studiert. 2022 beendete sie das Masterstudium der Kunst- und Bild-
geschichte an der Humboldt-Universität zu Berlin mit der Abschlussarbeit „Algorithmisch interpretierte 
Bilder. Zur visuellen Epistemik digitaler Gepäckscans“. Seit 2023 promoviert sie als Stipendiatin der 
a.r.t.e.s. Graduate School of the Humanities Cologne an der Universität zu Köln im Fach Kunstgeschichte 
zu dem Thema „Revolution – Spektakel – Moderne. Karikatur und politische Ikonografie in Frankreich 
(1830-1850)“. 



Visual Antisemitism: The Intersection of Imagery, Capitalism, and Social 
Division

Cristina Moraru, Iași

Antisemitic imagery has long served as a powerful visual code that embeds prejudice within economic 
and political narratives, shaping societal perceptions of Jews and capitalism. From medieval European art 
to contemporary online propaganda, these visual representations have linked Jewish identity to the 
workings of financial systems, fostering an environment in which Jews are blamed for economic 
instability. This research seeks to explore how antisemitic visual codes have historically been intertwined 
with both critiques and defenses of capitalism, examining their social and political e!ects.
In the contemporary era, antisemitic imagery has resurfaced in both far-right and anti-globalist 
discourses, often under the guise of anti-capitalist rhetoric. Visual tropes portraying figures like George 
Soros as puppet masters or financiers of global instability echo historical antisemitic symbols while taking 
on new forms in digital media. These images not only distort legitimate economic grievances but also 
deepen social divisions, directing anger toward an imagined Jewish conspiracy.
One specific example is a Hungarian government-funded billboard campaign in 2017, depicting Soros 
laughing with the caption "Let’s not allow Soros to have the last laugh!" This campaign, orchestrated by 
Prime Minister Viktor Orbán’s government, portrayed Soros as the mastermind behind the immigration 
crisis in Europe, playing on fears of globalization and the undermining of national sovereignty. While the 
campaign focused on Soros’s political influence, the use of his image and the underlying narrative 
echoed classic antisemitic tropes, presenting Soros as a manipulative Jewish financier pulling the strings 
behind global events.
Such visual portrayals contribute to a broader narrative that associates Jewish figures with clandestine 
control over world a!airs. Soros’s image is frequently weaponized in this manner, conflating legitimate 
criticism of his political involvement with dangerous antisemitic conspiracy theories that have significant 
social and political repercussions.
This research will analyze key historical and modern examples of antisemitic visual codes, investigating 
their evolution in response to economic developments and political ideologies. It will also examine the 
broader social consequences, including the reinforcement of prejudice, the perpetuation of economic 
myths, and the disruption of solidarity needed for meaningful critiques of capitalism.

Cristina Moraru is a researcher, curator, and editor from Iași, Romania. She is currently a Lecturer at “George 
Enescu” National University of the Arts in Iași, where she is teaching critical theory for art history. She is a 
researcher in a project on curatorial contexts funded by ICMA (Research Institute of UNAGE Iași) and a 
member of TPP Research Forum supported by Technische Universität Berlin, Universität Bonn, Leuphana 
Universität Lüneburg and Ludwig-Maximilians Universität München. She is co-editor of the academic 
publication Studies in Visual Arts and Communication, a founding member of Center of Contemporary 
Photography in Iași, and a member of International Association of Art Critics. She participated in 
international studies programs, research residencies, and workshops at NEC Institute for Advanced Studies 
(Bucharest), NCCR University of Basel, CRC “A!ective Societies” Freie Universität Berlin, Aarhus University, 
University of Vienna, Simon Fraser University (Vancouver), Valand Academy for Art and Design (University 
of Gothenburg), University of Copenhagen, Lucerne University of Applied Sciences and Arts, Leuphana 
University Lüneburg, Universität Hamburg, Loughborough University, Birmingham City University, 
Pedagogical University of Krakow, European University at St Petersburg, Danube University Krems, Ben-
Gurion University of the Negev, MTFA Academy Chișinau, EEPAP Lublin, LCCA Latvia, CCA Prishtina, The 
Cvito Fiskovic Centre in Split, Institute of Contemporary Art in Zagreb, Fondazione Arthur Cravan in Milan, 
Garage Museum of Contemporary Art Moscow and other independent institutions.



SEKTION 4

Antisemitismus und Kolonialismus

Moderation: Dorothee Wimmer, Berlin

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium 

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

5.-6. Dezember 2024

Antisemistische Symbole 

in Kunstobjekten

Symposium

5.-6. Dezember 2024



Die Tutsi als „Hamito-Semiten“. Überlegungen zum kolonialen 
Antisemitismus-„Export“ Richtung Ruanda

Anne D. Peiter, La Réunion

Als deutsche Entsandte des Kaiserreichs ab Mitte der 1890er Jahre das kleine, zentralafrikanische Ruanda 
zu kolonialisieren begannen, gewann eine Legende Wirkungsmacht, die später als „hamitische Theorie“ in 
die anthropologische Forschung Eingang finden sollte. Es handelte sich um Traditionen einer Bibel-
Exegese zur Noah-Geschichte, die bei dem Versuch, die fremde Bevölkerung zu „ordnen“ und zu 
„klassifizieren“, zunehmend verwissenschaftlicht und schematisiert wurde. Die Grundthese lautete, dass 
sich die ruandische Gesellschaft in drei „Ethnien“ (bzw. „Rassen“) gliedern lasse. Die Twa, eine winzige 
Minderheit, wurde als einzige „Ursprungsbevölkerung“ angesehen und mit rassistischen Begri!en wie 
„Zwergbevölkerung“ oder „Pygmäen“ beschrieben. Den Hutu wurde eine Migrationsgeschichte 
angedichtet. Sie galten als ethnische Mehrheit von „mittlerer Intelligenz“, die sich ausschließlich dem 
Ackerbau widme. Die Minderheit der Tutsi schließlich wurde durchgängig als „semitische“ bzw. „hamitische 
Oberschicht“ klassifiziert, die erst in späten Wanderungsbewegungen, dem Nil Richtung Süden folgend, in 
Ruanda „eingebrochen“ sei. Ihr Ursprung als „nicht-negroid“ mal in die Stätten der biblischen Geschichten, 
mal nach Abessinien oder gar in den Tibet verlegt. 
Die Kolonisatoren reagierten mit diesen Zuschreibungen auf die Überraschung, in Ruanda mit dem 
Königshof unter Mutsinga Regierungsformen vorgefunden zu haben, die ihnen unmöglich zu Afrika 
gehören zu können schienen. Es ergaben sich Verbindungen zu antisemitischen Stereotypen, die dann 
auch auf den vermeintlichen „Rassecharakter“ der Tutsi übertragen wurden. Es wurde die Schlussfolgerung 
gezogen, diese seien „international vernetzt“, „hinterhältig“, „von besonderer Intelligenz“, „herrschsüchtig“ 
und „zur egoistischen Ausbeutung der Mehrheitsbevölkerung neigend“. Auch das antisemitische Klischee 
der „schönen Jüdin“ kehrte in abgewandelter Form wieder. Dass Tutsi, Hutu und Twa in Wirklichkeit 
dieselbe Geschichte, dieselbe Sprache, dieselbe Kultur, dieselbe Religion und dieselben Gebräuche teilten 
und die drei Konzepte in vorkolonialen Zeiten nichts weiter gewesen waren als – sozial durchlässige – 
Beschreibungen von Berufsständen, entging dem Auge der deutschen Kolonisatoren. 
So beschäftigt sich der Artikel mit der Frage, welche antisemitischen Symbole im Bereich von Kunst und 
Fotografie zu Ruanda zu finden sind. Die Ausgangsbasis bildet die Beobachtung, dass der Antisemitismus 
als gesellschaftlich tief verankertes, zur Ausweitung seiner selbst tendierendes Phänomen im Kontext des 
Kolonialismus weiterhin unterschätzt wird. Kontinuitätslinien bis hinein ins späte 20. Jahrhundert lassen sich 
bis in die Presseberichterstattung hinein nachweisen. Der Versuch, sich der Zirkulation der immer gleichen 
Fotos zu nähern, bedeutet also indirekt auch, ein Bewusstsein für die lange Vorgeschichte des Genozids zu 
gewinnen, der im Jahr 1994 in nur hundert Tagen mehr als eine Million Menschen das Leben kosten sollte. 

Anne D. Peiter ist Germanistikprofessorin an der Universität von La Réunion (Frankreich, Indischer Ozean). 
Studium der Fächer Germanistik, Geschichte, Philosophie und Italienisch in Münster, Rom, Paris und Berlin 
als Stipendiatin der Studienstiftung des deutschen Volkes. 2001-2007 DAAD-Lektorin an der Sorbonne IV 
in Paris. 2006 Promotion an der Humboldt-Universität zu Berlin mit einer Arbeit über „Komik und Gewalt. 
Zur literarischen Verarbeitung der beiden Weltkriege und der Shoah“; 2018 Habilitation an der Sorbonne 
Nouvelle mit einer Arbeit zu „Träume der Gewalt. Studien der Unverhältnismäßigkeit zu Texten, Filmen und 
Fotografien. Nationalsozialismus – Kolonialismus – Kalter Krieg“ (2019). Zahlreiche Publikationen und 
Bücher vor allen Dingen zur Geschichte der modernen Gewalt seit dem Kolonialismus. Letzte 
Buchverö!entlichungen: „Der Träger. Zu einer tragenden Figur der deutschen Kolonialgeschichte“ (2018, 
mit Sonja Malzner); „Der Ausnahmezustand ist der Normalzustand, nur wahrer. Texte zu Corona“ (2021, mit 
Wolfram Ette) und „Der Genozid an den Tutsi Ruandas. Von den kolonialen Ursprüngen bis in die 
Gegenwart“ (2024).


